
Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020

Analyse

Thomas Schad

Über die Sevdah, den bosnischen Künstler 
Damir Imamović und die Würdigung 
„schrankenlosen Sentiments“

Dr. des. Thomas Schad 
Studierte Osteuropastudien, Politikwissenschaft und Südslawistik in Berlin und 
Istanbul. Von 2000 – 2003 Erster Vorsitzender von Schüler Helfen Leben in Sara-
jevo und Berlin. Ab 2013 Promotion als DFG-Stipendiat an der Berlin Graduate 
School Muslim Cultures and Societies / HU Berlin. 
Freier Autor, Blogger, Referent und Übersetzer. Arbeitsschwerpunkte: Populismus, 
Kulturdiplomatie, Türkei und Südosteuropa. 

Kontakt: Thomas.schad@fu-berlin.de 
Dieser Beitrag ist eine Überarbeitung des Blog-Beitrags „Sevdah als  
verwobenes Kulturgut – oder wie Heine nach Bosnien kam“ vom 15.8.2020  
(thomasschad.wordpress.com). Er wurde im November 2020 fertig gestellt. 

 
Abstract
On Sevdah, the Bosnian artist Damir Imamović and a tribute to “unbounded 
sentiment”	  
This essay on the art genre Sevdah and its song form Sevdalinka, common across 
former Yugoslavia and centered in Bosnia and Herzegovina, evolved as a response 
to this year’s German Record Critics’ Award (Preis der deutschen Schallplatten­
kritik) to the Sarajevan artist Damir Imamović. Inspired by Imamović’s 2013 lecture 
“On the ten most widespread delusions on Sevdah”, the author aims to situate the 
genre Sevdah amongst other musical forms from former Yugoslavia. 

The contribution seeks to depict Sevdah’s specifities and interwovenness across 
the Mediterranean basin, Central Europe and the Middle East, thereby contribut­
ing to the discussion on cross-border, inter-ethnic cultural practice. Due to its 
multifaceted character, Sevdah is interpreted as a pluriphonic, (re-)creative artist 
tradition. Starting in the 2000s the youngest generation has achieved a veritable 
revival of the genre. 	  



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad68

Einleitung

Nach der pandemiebedingten Flaute im Kulturbetrieb bot sich im Sommer 2020 ein erfreu­
licher Anlass, eine Hommage an ein Kunstgenre aus dem ehemaligen Jugoslawien zu ver­
fassen: Der Sevdah-Interpret Damir Imamović aus Sarajevo wurde vom Preis der deutschen 
Schallplattenkritik als bester Künstler in der Kategorie Traditionelle ethnische Musik aus­
gezeichnet.1 Die Jury begründete die Prämierung Damir Imamovićs auf ihrer Homepage mit 
der folgenden, knappen Würdigung und Charakterisierung des Sängers und des Genres:

„Die Geschichten, im epischen Ton, erzählen von Liebe, Schmerz und einer unstillbaren 
Sehnsucht, ,Sevdah genannt‘“. Typisch für Bosnien und Herzegowina sind die Einfärbungen 
von Roma-Musikern und sephardischen Juden, zuweilen in ladinischer Sprache – der Rabbi 
von Sarajewo gab seinen Segen. Vor allem typisch aber ist das schrankenlose Sentiment, 
das der Sänger Damir Imamović aus alten Zeiten heraufbeschwört, als das städtische Le­
ben jahrhundertelang osmanisch geprägt war. Ein instrumentales Gewand, filigran gewebt 
aus den Linien von Violine und Jazz-Bass, Kemenche (Kastenhalslaute) und Tambur – ein 
Klangbild, für das einer der namhaftesten Produzenten der balkanisch getönten Weltmusik 
verantwortlich zeichnet: Joe Boyd.2

Die beiden im ehemaligen Jugoslawien verwendeten Begriffe „Sevdah“ und „Sevdalinka“ 
bezeichnen ein Musikgenre (Sevdah) und eine Liedform (Sevdalinka). Durch die etymologi­
sche Herkunft der Begriffe aus der osmanisch-türkischen beziehungsweise der arabischen 
Sprache, aber auch durch die Instrumentenwahl, den Klang, das Tonsystem, die Texte so­
wie die Sprachen, Namen und Herkünfte der InterpretInnen, erzählt und singt die Sevdah 
von einer durch und durch verwobenen, europäisch-mediterran-nahöstlichen Kulturge­
schichte. Dabei erstreckt sich diese Verwobenheit nicht nur vom spätmittelalterlichen An­
dalusien der Reconquista über den osmanischen Balkan, die Levante und das sozialis­
tische Jugoslawien in den Kulturbetrieb der Gegenwart, sondern sogar bis hinein in die 
deutschsprachige Literatur des 19. Jahrhunderts.

Damir Imamović ist in der deutschsprachigen und internationalen Öffentlichkeit kein völ­
lig Unbekannter. Wie seiner Homepage zu entnehmen ist, tourt er seit seinem Karrierebe­
ginn 2005 nicht nur durch Bosnien und Herzegowina und dessen Nachbarländer, sondern 
auch durch die USA, Skandinavien, Deutschland, die Schweiz, die Türkei, Mexiko und zahl­
reiche weitere Länder.3 In Deutschland war er im August 2018 mit einem Soloauftritt zu Gast 
auf dem Queer East Festival des Literarischen Colloquiums Berlin,4 wo er nicht nur in der 
post-jugoslawischen Diaspora auf ein begeistertes Publikum stieß. In den vorangegange­
nen Jahren war er sowohl als Solist als auch in wechselnden Formationen aufgetreten: Mit 
seiner Band Damir Imamović Sevdah Takht (mit Nenad Kovačević, Ivan Mihajlović und Ivana 
Đurić), als Damir Imamović Trio (mit Edvin Hadžić und Vanje Radoja), im Quartett Xenopho­
nia 4tet (mit Bojan Z, Eric Vloeimans und Bachar Khalife) oder zusammen mit der 2016 ver­
storbenen Musikerin Jadranka Stojaković in Japan. Dorthin pflegte Stojaković enge Verbin­
dungen, da ihre Karriere dort ihren Höhepunkt genommen hatte. Zuletzt hat Imamović mit 

1	 Offizielle Homepage des Preises der Deutschen Schallplattenkritik, Kategorie Traditionelle ethnische 
Musik, https://www.schallplattenkritik.de/bestenlisten?y=2020&c=16 (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

2	 Ebd.
3	 Offizielle Homepage von Damir Imamović, http://damirimamovic.com/performances (zuletzt abgerufen 

09.11.2020).
4	 Offizielle Homepage des Literarischen Colloquiums Berlin (Queer*East), https://lcb.de/programm/

queereast-2/



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 69

dem amerikanischen Kontrabassisten Greg Cohen, dem türkischen Kemençe-Spieler Derya 
Türkan und der bosnischen Violinistin Ivana Đurić ein neues Quartett gebildet.5

Doch nicht nur Damir Imamović hat der Sevdah zu einer größeren Bekanntheit auf inter­
nationalem Parkett verholfen. Seit Ende der 1990er und verstärkt ab Mitte der 2000er Jahre 
hat sich die gesamte bosnische Sevdah-Szene als ein äußerst kreatives Feld mit internati­
onal gut vernetzten KünstlerInnen entwickelt. Über die Sängerin Amira Medunjanin, eben­
falls aus Sarajevo, hat zum Beispiel der britische Guardian mehrfach berichtet, nachdem 
sie unter anderem in London aufgetreten war. Dort wurde ihr Erfolg 2007 mit Mariza, der er­
folgreichen, portugiesischen Neuinterpretin des Fado, verglichen; auch von einer „bos­
nischen Billie Holiday“ war die Rede.6 Die Tatsache, dass ihr Album „Silk & Stone“ vom be­
rühmten serbischen Jazzpianisten Bojan Zulfikarpašić (auch: Bojan Z) produziert wurde, 
dürfte dem Erfolg ihrer Ausnahmestimme weiterhin zuträglich gewesen sein. Ein anderes, 
mittlerweile sehr bekanntes Gesicht ist der aus Ostbosnien kommende, queere Beau Božo 
Vrećo, der seine Karriere mit der Band Halka begann und als schillernder Solist fortsetzte.7

In Bosnien und der restlichen „Jugosphäre“ – als solche hat der Journalist und Autor Tim 
Judah die schwer aus der Welt zu schaffenden Gemeinsamkeiten und Verwobenheiten des 
post-jugoslawischen Raums sehr treffend bezeichnet8 – wird in den letzten zwei Jahrzehn­
ten viel über Sevdah geforscht und publiziert. Nicht zuletzt Damir Imamović selbst er­
forscht und lehrt die Geschichte dieser alten, aber gleichzeitig innovativen und produk­
tiven Kunstform. Zur Vertiefung der Sevdah-Forschung hat er das sogenannte SevdahLab 
ins Leben gerufen.9 In diesem Rahmen hat er nicht nur die Ausstellung „Sevdah, die Kunst 
der Freiheit“ (Sevdah, umjetnost slobode) organisiert, sondern veranstaltet regelmäßig 
Workshops und Vorlesungen zu den geschichtlichen und musikwissenschaftlichen Hinter­
gründen der Sevdah. 

Ebenfalls auf bosnischer Sprache hat Semir Vranić seit 2007 das wahrscheinlich umfang­
reichste, digitale Sevdah-Archiv mit Primär- und Sekundärliteratur zusammengetragen.10 
Auf englischer Sprache ist 2014 auf dem Internetportal „Balkanist“ ein ausführlicher, drei­
teiliger journalistischer Beitrag von Alfred Kueppers erschienen, in dem der Autor den mu­
sikalischen, historischen und zeitgenössischen Hintergründen der Sevdah nachgeht und 
auch Damir Imamović porträtiert.11 Daneben sind einige kulturwissenschaftliche Artikel 
über die Bedeutung von Geschlechterrollen in der Sevdah entstanden, die sich auch mit 
geschichtlichen Zusammenhängen befassen, auf die am Ende des Hauptteils dieses 

5	 Offizielle Homepage von Damir Imamović, http://damirimamovic.com/bands (zuletzt abgerufen 
09.11.2020).

6	 Garth Cartwright, We Were All close to Going Crazy, in: The Guardian, https://www.theguardian.com/ 
music/2007/may/24/classicalmusicandopera.worldmusic (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

7	 Tea Hadžiristić, Queering Sevdah with Božo Vrećo, in: Balkanist,  
http://balkanist.net/queering-sevdah-with-bozo-vreco/ vom 13.04.2015 (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

8	 Tim Judah, Good News from the Western Balkans: Yugoslavia is Dead. Long Live the Yugosphere, in: LSEE 
Papers on South Eastern Europe, 2009, https://www.lse.ac.uk/LSEE-Research-on-South-Eastern-Europe/
Assets/Documents/Publications/Paper-Series-on-SEE/Yugosphere.pdf (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

9	 Offizielle Homepage von Damir Imamović, http://damirimamovic.com/sevdahlab (zuletzt abgerufen am 
09.11.2020).

10	 Offizielle Homepage von Semir Vranić, http://www.sevdalinke.com/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020).
11	 Alfred Kueppers, The Story of Sevdalinke, Part I: The Saz, in: Balkanist, 02.09.2014, http://balkanist.net/

story-sevdalinke-part-i-saz/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020)



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad70

Beitrags noch zurückzukommen sein wird.12 Auf deutscher Sprache gibt es die Website Sev­
dalinka, wo sich unter anderem weiterführende Links und Literaturangaben zu Arbeiten 
und Artikeln über die Sevdah befinden, aber auch eine Aufstellung der „Doyens“ und „Doy­
ennes“ der Sevdah, wie die InterpretInnen der jugoslawischen Epoche genannt werden, so­
wie der jüngeren InterpretInnen, zu denen Damir Imamović, Amira Medunjanin, Božo Vrećo 
und andere gehören.13 Aktuelle literatur- oder kulturwissenschaftliche Publikationen zur 
Sevdah im deutschsprachigen Raum bleiben bisher weiterhin ein Desiderat der Forschung.

Die Sevdah als eine ganz außergewöhnliche, reiche südosteuropäische Kunstform hat sich 
nicht allein aufgrund der jüngsten Auszeichnung Damir Imamovićs mit dem Preis der 
Deutschen Schallplattenkritik eine ausführliche Würdigung verdient. Eine genauere Be­
trachtung der Sevdah kann auch einen Beitrag zu aktuellen Diskussionen über Kultur im 
Kontext identitärer Inanspruchnahme und identitätspolitischer Diskurse liefern und hof­
fentlich gewinnbringend ergänzen. So wird in der aus Nordamerika kommenden Critical 
Whiteness Bewegung in den letzten Jahren verstärkt das Phänomen der „Cultural Approp­
riation“ (kulturelle Aneignung) problematisiert. Diese Kritik bezieht sich auf die Annahme 
beziehungsweise Zurückweisung eines Transfers kultureller Praktiken von einer schwäche­
ren, minoritären Gruppe hin zu einer stärkeren, majoritären Gruppe – wobei Kultur (wenn 
auch indirekt) als ein greifbarer, vermarkt- und verhandelbarer Gegenstand begriffen wird. 
Womöglich ohne es zu beabsichtigen kommt es so zu einer Überlappung mit dem Kultur­
verständnis von VertreterInnen identitärer Diskurse, von dem die Sevdah nicht unberührt 
bleibt.

Im Zuge der kulturellen Aneignung profitierten nach Ansicht der ProponentInnen der Cul­
tural Appropriation (aus der Lesart der Critical Whiteness) meistens ausschließlich Ange­
hörige der dominanten Gruppe von der betreffenden kulturellen Praxis, ohne diesen Trans­
fer jedoch der benachteiligten, enteigneten Herkunftskultur anzurechnen. In diesem Sinn 
haben etwa die Autoren des vom afroamerikanischen Autor Greg Tate herausgegebenen 
Essays-Bands „Everything but the Burden“ argumentiert, indem sie sich dabei unter ande­
rem auf die verbreitete Praxis nicht-afroamerikanischer Menschen bezogen, Dreadlocks zu 
tragen: Weiße TrägerInnen von Dreadlocks könnten sich diese gegebenenfalls auch wieder 
abschneiden, um so dem rassifizierten Stigma zu entgehen, dem AfroamerikanerInnen da­
gegen dauerhaft ausgesetzt blieben.14

Es ist nicht das Anliegen dieses Essays, das Paradigma der kulturellen Aneignung vor dem 
Hintergrund der Sevdah als verwobener Kulturpraxis ausführlich zu diskutieren oder zu de­
konstruieren. Noch weniger sollen damit die Beobachtungen und die Kritik in anderen Kon­
texten (wie dem nordamerikanischen) in Bausch und Bogen verworfen werden – zumal, wie 
noch zu sehen sein wird, kulturelle Aneignung sowie Vorwürfe mangelnder Authentizität 
auch in der Kulturkritik Südosteuropas keine unbekannten Themen sind. Dort beziehen 
sich diese Debatten jedoch nicht auf die Sevdah, sondern auf andere, kommerziellere Mu­
sikgenres, die im ersten Teil dieses Essays knapp charakterisiert werden. Wie zu sehen sein 
wird, verdankt sich auch die Sevdah selbst einem langen, anhaltenden und kreativen Pro­
zess des kulturellen Austauschs, aus dem heraus sie immer wieder neu entsteht und der 

12	 Tea Hadžiristić, a. a. O. sowie Milorad Kapetanović, A što ćemo ljubav kriti: Jugoslovensko muzičko 
naslijeđe i postjugoslovenski kvir (Und warum sollten wir unsere Liebe verbergen: Das jugoslawische 
musikalische Erbe und das jugoslawische Queer), in: Jelisaveta Blagojević / Olga Dimitrijević (Hrsg.), 
Među nama. Neispričane priče gej i lezbejskih života (Unter uns. Unerzählte Geschichten schwuler und 
lesbischer Lebensläufe), Belgrad: Hartefakt 2014, S. 238 – 250.

13	 Offizielle Homepage von Sevdalinka Info, https://sevdalinka.info/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020).
14	 Greg Tate (Hrsg.), Everything but the Burden, New York: Broadway 2013.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 71

immer auch den Aspekt der Aneignung kultureller Praktiken „Anderer“ beinhaltet.15 Unter 
den Kulturschaffenden und den besungenen Personen und Themen der Sevdah befinden 
sich zahlreiche Angehörige ganz unterschiedlicher sozialer und ethnischer Gruppen, die 
durchaus als diskriminiert und benachteiligt gelten müssen – wenngleich nicht zu beob­
achten ist, dass diese Diskriminierung über die Entleihung und „Aneignung“ kultureller 
Praktiken stattfindet.16

Dieser Essay versteht sich nicht als Plädoyer für das Pochen auf Authentizität, die mit einer 
ethnischen oder rassifizierten Identität verkoppelt wäre – etwa „der Bosniaken“, „der Roma“ 
oder Anderer – sondern für eine andere Perspektive auf kulturelle Praxis in Differenzge­
meinschaften, wo das Zusammenspiel von Unterschieden etwas Neues und Eigenes bildet. 
Wie auf Grundlage der öffentlichen Vorlesung Damir Imamovićs mit dem Titel „Über die 
zehn größten Irrtümer über Sevdah“ aus dem Jahr 2013 zu sehen sein wird, geht es den kre­
ativen, produktiven Sevdah-InterpretInnen nicht um die Warnung vor kultureller Aneig­
nung des Anderen oder durch Andere; vielmehr kann Sevdah als fluide und hybride kultu­
relle Praxis gesehen werden, die das Potenzial hat, durch ihre Uneindeutigkeiten und Hyb­
riditäten ein mehrstimmiges Gegenmomentum zur Konjunktur hermetischer, auftrennen­
der Kulturverständnisse anzubieten, wie sie besonders von neo-populistischen und nati­
vistischen Bewegungen vertreten werden. Auch in dieser Hinsicht können (andere) Erfah­
rungen aus der Jugosphäre lehrreich sein, wie dies etwa die serbische Historikerin Du­
bravka Stojanović in ihrem Buch „Populism the Serbian Way“ formuliert hat.17

Was die Sevdah nicht ist

Viele Menschen aus der Jugosphäre leben seit Jahrzehnten in Deutschland, Österreich und 
der Schweiz, wohingegen andere erst vor kurzem ausgewandert sind. Sie alle haben ihre 
unterschiedlichen Klänge und Geschmäcker mitgebracht, wodurch in der übrigen Bevölke­
rung durchaus gewisse – wenn auch nicht immer sehr klare – Vorstellungen darüber beste­
hen, welche Musik vom Balkan kommt. Da die Sevdah nicht zu den lautesten und bekann­
testen VertreterInnen gehört, ist es vielleicht ratsam, sie zunächst von anderen, sicht- be­
ziehungsweise hörbareren Musikgenres zu unterscheiden. KennerInnen der breit gefächer­
ten Musikszene der Nachfolgestaaten des ehemaligen Jugoslawiens werden in den folgen­
den Abschnitten nicht viel Neues erfahren, und darüber hinaus werden hier auch keines­
wegs alle bestehenden Genres behandelt. Es geht in erster Linie darum, für Nicht-Kenner­
Innen der Sevdah die bekanntesten Klang- und Liedformen zu benennen, die Sevdah nicht 
ist – bevor diese im Anschluss näher charakterisiert werden soll. Weitere Genres – wie die 

15	 Als Gegenstimme zur kulturellen Aneignung im o. g. Sinn vgl. Josef Joffe, Zeitgeist/Kulturelle Aneignung: 
Wem gehört’s?, in: Die Zeit Nr. 2 (2017), https://www.zeit.de/2017/02/kulturelle-aneignung-identitaet-
nordkorea-zeitgeist (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

16	 In diesem Sinn argumentiert auch der nigerianisch-britische Autor Ralph Leonard, der vor unange­
brachter Übertragung des Paradigmas auf alle möglichen Kulturphänomene warnt: Ralph Leonard, Stop 
Apologising for Cultural Appropriation: Politically Correct Crusades Undermine All That’s Valuable in a 
Diverse Society, in: UnHerd, https://unherd.com/2020/07/cultural-appropriation-is-progressive-and-
anti-racist/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

17	 Stojanović leitet ihr Buch über Populismus in Serbien mit folgendem Satz ein, dessen Richtigkeit ange­
sichts anderer, früher populistischer Bewegungen freilich zumindest angezweifelt werden darf: „Finally, 
one thing in which the Balkans have had an advantage over Europe! Populism“, In: Dubravka Stojanović, 
Populism the Serbian Way, Belgrad: Peščanik 2017.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad72

Lieder der Kafana18 (kafanske p(j)esme, Kaffeehauslieder oder Kneipenlieder), die „ur­
sprüngliche Musik“ (izvorna muzika) genannte Volksmusik, die „Altstadtlieder“ (starog­
radske p(j)esme), die „neu komponierte Volksmusik“ (novokomponovana narodna muzika) 
oder schlichtweg „die Volkler“ (narodnjaci) – werden hier nicht ausführlich dargestellt, 
aber im weiteren Verlauf des Textes dort benannt, wo Schnittmengen zur Sevdah auftreten, 
was besonders die Lieder der Kafana betrifft.19

Im deutschsprachigen Raum gibt es zunächst die grobe (Nicht-)Kategorie der „Jugomucke“. 
Diese ist zwar weder eine einheitliche noch durch den wissenschaftlichen Diskurs kanoni­
sierte Kategorie; sie sei hier aber aufgrund der weiten Verbreitung dieses umgangssprach­
lichen Begriffes eingangs trotzdem so bezeichnet. Die ein oder andere Ausprägung davon 
haben viele EinwohnerInnen Berlin-Neuköllns, Zürichs oder Wien-Ottakrings mit Sicher­
heit schon einmal aus einem vorbeifahrenden Auto mit heruntergelassenen Fensterschei­
ben gehört, um eine weitere, sehr alltagstaugliche Stereotype zu bemühen. Meist klingt 
diese Musik laut und orientalisch, wird mit Schmetterstimme gesungen, mit Synthesizern 
verzerrt und ist mit einer ordentlichen Prise Humbda-Humbda und Akkordeon gewürzt. 
Nicht unwahrscheinlich ist, dass es sich dabei um jene Art von Jugomucke gehandelt ha­
ben wird, die außer im fahrenden Auto auch in der „Kafana“ gehört und „Turbofolk“ ge­
nannt wird. 

Die Kafana ist gewissermaßen die „Jugokneipe“, an der sich die Geschmäcker in der Region 
fast so stark scheiden wie am Turbofolk, welcher ausgesprochen polarisiert. Unter Kultur­
schaffenden der Haute Culture und in der alternativen Szene, aber auch, allgemeiner ge­
fasst, unter der städtischen Bevölkerung Bosniens – die oft ironisch als „fina gradska raja“ 
(in etwa: „feine echte Städter unter sich“) bezeichnet wird20 – gilt Turbofolk als Inbegriff 
groben und inakzeptablen Geschmacks. Wer offen zugibt, Turbofolk zu hören, wird den „sel­
jaci“, den „Dörflern“, zugerechnet, was der alten, gesellschaftlichen Binarität des modernis­
tischen Diskurses entspricht, wonach zwischen fortschrittlichen, urbanen und zurückge­
bliebenen, ruralen Kreisen unterschieden wird. KonsumentInnen von Turbofolk gelten 
durch die nationalistischen und sexistischen Annotationen des Genres außerdem oft als 
„primitiv“. 

18	 Das Wort „Kafana“ ist eine Verballhornung des Turzismus „Kahvehane“ und bedeutet ursprünglich Kaf­
feehaus. In dieser Bedeutung, ähnlich einem Wiener Kaffeehaus, wurde zum Beispiel auch die Gradska 
Kafana bei der Sarajevoer Kathedrale als solche bezeichnet. In den meisten Fällen wird heute jedoch 
unter dem Begriff Kafana eine Kneipe verstanden, wo auch Essen und vor allem alkoholische Getränke 
zu Live-Musik konsumiert werden. Hier tritt oft die prestigelose Figur der „Pjevaljka“ (Sängerin) auf. Die 
Kafana gilt als anrüchiger Ort großer Freizügigkeit, weshalb sinngemäß die Übersetzung „Kneipe“ oder 
„Musikkneipe“ besser passt. In diesem Text wird durchweg von „Kafana“ und den „Liedern der Kafana“ 
die Rede sein.

19	 Umrissen werden einige dieses Genres auch von Sonja Vogel in ihrem Buch über Turbofolk, vgl. Vogel, 
a. a. O.

20	 Den Begriff der Raja hat Nebojša Šavija-Valha aus Sarajevo in seiner veröffentlichten Dissertation über 
das Phänomen genauer beschrieben, vgl. dazu Ivor Fuka, Doktor za raju: Nele Karajlić se pokušao trajno 
ispisati iz raje, on je i papak i raja. (Der Doktor für die Raja: Nele Karajlić hat versucht, sich dauerhaft 
aus der Raja abzumelden, er ist sowohl ein Papak [sinngemäß „Depp“, Anm. d. Aut.], als auch Raja), in: 
Lupiga vom 01.06.2015, https://lupiga.com/intervjui/doktor-za-raju-nele-karajlic-se-pokusao-trajno-
ispisati-iz-raje-on-je-i-papak-i-raja?page=2 (zuletzt abgerufen 09.11.2020) sowie Nebojša Šavija-Valha, 
Raja. Ironijski subjekt svakodnevne komunikacije u Bosni i Hercegovini i raja kao strategija življenja 
(Raja. Ironisches Subjekt der alltäglichen Kommunikation in Bosnien und Herzegowina und Raja als 
Lebensstrategie), Zagreb: Jesenski i Turk 2013.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 73

Auch von der Diaspora, zu der oft ein ambivalentes Verhältnis gepflegt und von der meist 
eine rurale Herkunft angenommen wird, wird häufig gar kein besserer Geschmack erwartet. 
So wird für urbane Eliten in Bosnien und anderswo auch erklärbar, warum Turbofolk-Inter­
pretInnen wie die Kriegsverbrecherwitwe Svetlana Ceca Ražnatović – sie war mit dem Kri­
minellen und vor dem Internationalen Strafgerichtshof für das ehemalige Jugoslawien an­
geklagten Željko Ražnatović, genannt Arkan, verheiratet, der 2002 ermordet wurde – in 
Deutschland oder Österreich Konzerthallen füllen. Es ist unter anderem Sonja Vogel zu ver­
danken, die zum Turbofolk publiziert hat, dass das Phänomen inzwischen besser bekannt 
im deutschsprachigen Raum ist, weshalb mit Verweis auf Vogels Buch nicht ausführlicher 
darauf eingegangen werden muss.21

Ebensowenig wie Sevdah in die Nähe von Turbofolk zu rücken ist, ist sie mit den folklori­
sierenden, mehrstimmigen Balkan-Gesängen im Stil eines Goran Bregović gleichzusetzen, 
der im Westen oft als Aushängeschild „echter“ Balkanmusik gilt. Der aus Sarajevo stam­
mende Bregović ist dabei im heutigen Bosnien nicht sonderlich beliebt, und schon gar 
nicht gilt er als „echt“: Neben seinen Auszeichnungen wird ihm durchaus kulturelle Aneig­
nung, mindestens aber fehlende Authentizität, kommerzielle Anbiederung und Plagiierung 
vorgeworfen – auch auf internationaler Ebene, wo diese Musik besonders aus den Filmen 

21	 Vgl. Sonja Vogel, Turbofolk. Soundtrack zum Zerfall Jugoslawiens, Mainz: Ventil Verlag 2017 sowie Uroš 
Čvoro, Turbo-folk Music and Cultural Representations of National Identity in Former Yugoslavia, Surrey 
(UK)/Burlington (USA): Ashgate 2014.

Cover der CD, für die Damir Imamović mit dem Preis der Deutschen Schallplattenkritik ausgezeichnet wurde,  
Foto: Schallplattenkritik



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad74

des kontroversen, ebenfalls aus Sarajevo stammenden Regisseurs Emir [Nebojša] Kusturica 
bekannt ist.22 Diese Musik gilt ebenfalls oft als Fall „schlechten Geschmacks“ – wenn auch 
weniger drastisch als der Turbofolk.

Von der Balkan-Musik Bregovićs bestehen fließende Übergänge hin zu einem gemischten 
Genre, das in den 2000er Jahren in mitteleuropäischen Metropolen (z. B. Berlin) unter Be­
zeichnungen wie „Balkan Beats“ Hochkonjunktur hatte. Die Rede ist vom sogenannten Bal­
kan-Brass, der auch auf dem Trompetenfestival im serbischen Guča zelebriert wird, wel­
ches Hunderttausende BesucherInnen aus dem In- und Ausland anzieht. Dem Festival eilt 
ein gemischter Ruf voraus. Einerseits inszenieren sich dort weltberühmte Roma-Gruppen 
wie das „Boban i Marko Marković Orkestar“, denen schwerlich mangelnde Authentizität vor­
zuwerfen ist (um nur ein Beispiel zu nennen); andererseits gilt Guča als Ort des berausch­
ten Exzesses mit gelegentlichen nationalistischen Ausfällen – obwohl letztere den auslän­
dischen BesucherInnen nicht unbedingt auffallen müssen. Zur Trompetenmusik dieses 
Genres gesellt sich eine Palette nicht genauer benennbarer, elektronischer und synthe­
tisierter, stark orientalisierter Ethnoklänge, zu denen jahrelang in schweißtriefenden Berli­
ner Kellerlokalen mit einer breiten Rakija-Auswahl getanzt wurde.

Fast alle der zahlreichen BesucherInnen des Autors dieses Textes aus Bosnien und Herze­
gowina und anderen Ländern der Jugosphäre haben die Popularität der oben beschriebe­
nen Musikgenres in Westeuropa mit einem distanzierten, teils entsetzten Befremden wahr­
genommen. Viele zeigten sich verwundert darüber, warum die nicht-balkanischen Anwe­
senden nicht wenigstens zu sogenannter YU-Rockmusik tanzen wollten. Diese stand und 
steht bei ihnen in einem sehr viel höheren Ansehen als die bald stereotypischen Balkan-
Beats. Über den YU-Rock hat der Berliner Autor Rüdiger Rossig auf Deutsch publiziert, was 
dem Genre im deutschsprachigen Raum zweifellos zu größerer Bekanntheit verholfen hat.23 
Diese Musik muss hier jedoch nicht näher behandelt werden, da YU-Rock am weitesten aus 
der Kategorie der weiter oben genannten Genres ausschert und kaum klangliche Schnitt­
mengen mit Sevdah bildet.24 Ähnliches gilt für die ebenfalls im Ausland bekannten Dub-
Bands Dubioza Kolektiv aus Bosnien oder Darkwood Dub aus Serbien.25

Ob in Sarajevo, Niš oder Podgorica: Die Sevdah gilt im Gegensatz zu den oben beschriebe­
nen Genres als das Gegenteil groben Geschmacks – ja: Man könnte sie vielleicht sogar als 
„das Andere“ des Turbofolks und der Synthesizer-Jugomucke bezeichnen. LiebhaberInnen 
der Sevdah werden deshalb ungern lesen, dass es – zumindest klanglich und aus der Per­
spektive nicht-muttersprachlicher HörerInnen – dennoch gewisse Schnittmengen zwischen 
Jugomucke und Sevdah gibt. Wie Jugomucke und Turbofolk ist die hauptsächlich verwen­
dete Liedsprache der Sevdalinka nämlich Jezik* — wie man die ohne Einschränkungen 

22	 Vgl. Julien Radenez, Musique et droit d’auteur, l’affaire Bregović (Musik und Urheberrechte: Die Affäre 
Bregović), in: Le Courrier des Balkans vom 05.09.2015.

23	 Vgl. John Feffer, Interview mit Rüdiger Rossig vom 29.01.2013, zu finden auf YU-Rock! Persönlicher Blog 
von Rüdiger Rossig, http://www.ruediger-rossig.de/index.php/de/medien3/25-ich-bei-anderen/ 
599-yu-rock.html.

24	 Allerdings bestehen auch hier Ausnahmen, wie zum Beispiel bei der Band Bijelo Dugme (zu der auch 
Bregović eine Zeitlang gehörte), die z. B. mit „Lipe Cvatu“ (Die Linden blühen) stark orientalisierte Lieder 
produziert hat.

25	 Dub ist eine ursprünglich aus Jamaica kommende Musikart, die sich zu einer elektronischen Tanzmusik 
weiterentwickelt hat und auf dem Balkan sehr beliebt ist. In BuH haben u. a. französische Dub-Gruppen 
wie High Tone im Rahmen der Mostar Intercultural Festivals Anfang der 2000er Jahre zur Popularisie­
rung von Dub beigetragen.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 75

wechselseitig verständlichen „Nachfolgesprachen des ehemaligen Serbokroatischen“ an­
statt der umständlichen, ewigen Reihung in alphabetischer Reihenfolge der Einzelbezeich­
nungen (Bosnisch/Kroatisch/Serbisch/Montenegrinisch) schließlich doch noch kollektiv 
benennen könnte – quasi als Analogie zu den „Nachfolgestaaten des ehemaligen Jugosla­
wiens“ und der von Tim Judah geprägten „Jugosphäre“. Eine weitere, zumindest oberfläch­
liche Ähnlichkeit besteht in der Orientalizität des Klangs26 sowie in der Tatsache, dass ei­
nige Sevdah-InterpretInnen durchaus in der Kafana auftreten, wie noch zu sehen sein 
wird.27

Nach dieser – wenn auch unvollständigen – Unterscheidung der Sevdah von anderen, po­
pulär-kulturellen Formen stellt sich nun die Frage, was die Sevdah eigentlich ist. In Anleh­
nung an Damir Imamovićs Lesung „Die zehn häufigsten Irrtümer über die Sevdah“, die er 
am 11. April 2013 im Sarajevoer Kamerni Teatar im Rahmen des Festivals „Vaša(r) Ideja“28 ge­
halten hat,29 soll die Sevdah auch hier mit Hilfe der Negation dessen, was die Sevdah nicht 
ist, näher bestimmt werden. Sie wird dabei am Ende nicht als statisches Repertoire fest 
eingegrenzt, sondern als eine adaptionsfähige Kunstform dargestellt werden, wie Imamović 
es postuliert hat.

Was ist die Sevdah?

Laut Imamović bestehen in der bosnischen Öffentlichkeit, und zwar insbesondere in kon­
servativen Kreisen, zahlreiche Irrtümer darüber, was die Sevdah sei. Ausgehend vom ur­
sprünglich arabischen Begriff der sawda (was soviel wie schwarze Galle bedeutet), der über 
das osmanisch-türkische sevda nach Jezik* zu sevdah entlehnt worden ist und eine Analo­
gie zum griechischen Begriff der Melancholía (wörtlich: Schwarzgalligkeit) darstellt, werde 
zum Beispiel oft grundsätzlich davon ausgegangen, dass es sich bei der Sevdah um ein 
schwermütiges, stets melancholisches Musikgenre handeln müsse. Dies sei jedoch nur teil­
weise richtig und verstelle außerdem eine erweiterte Sicht auf die vielen weiteren Aspekte 
der Sevdah, die im Folgenden umrissen werden. Zwei der von Imamović abgehandelten Irr­
tümer sollen in den anschließenden zwei Kapiteln ausführlicher behandelt werden: Ers­
tens die Auffassung, Sevdah „gehöre“ einer bestimmten ethnisch-religiösen Gruppe, was 
im Widerspruch zu ihrer Eigenschaft als pluriphone Musiktradition steht; und zweitens die 
Vorstellung, Sevdalinke zelebrierten konservative und patriarchalische Werte, was sich bei 
genauerer Betrachtung der behandelten Themen jedoch oft genug als das genaue Gegen­
teil herausstellt. Doch zunächst zu den sieben anderen Irrtümern über die Sevdah.

26	 Eine genauere Auseinandersetzung damit, worin diese „Orientalizität des Klangs“ eigentlich besteht, 
kann an dieser Stelle aus Gründen des Umfangs nicht erfolgen. Allerdings ist festzustellen, dass einige 
Melodien, die in Südosteuropa verwendet werden, auch in der Türkei durch dortige Popmusik-Interpre­
tInnen verwendet werden. Dies zeigt nicht nur, dass in beiden Richtungen voneinander entlehnt wird, 
sondern auch, dass es verbindende, ähnliche Musik-Geschmäcker gibt. Diese Überschneidungen im 
Geschmack sind hier unter „Orientalizität“ zu verstehen.

27	 Über den wahrscheinlich bekanntesten Sänger der Kafana, Toma Zdravković, hat der Schriftsteller 
Miljenko Jergović eine Hommage geschrieben: Miljenko Jergović, Toma Zdravković, dno života (Toma 
Zdravković, Abgrund des Lebens), Persönlicher Blog von Jergović, veröffentlicht am 15.10.2011,  
https://www.jergovic.com/subotnja-matineja/toma-zdravkovic-dno-zivota/ (zuletzt abgerufen 
09.11.2020).

28	 Der Titel ist ein Wortspiel und bedeutet sowohl „Eure/Ihre Idee“ (vaša ideja), als auch „Marktplatz der 
Ideen“ (vašar ideja).

29	 Damir Imamović, Lecture: Deset najčešćih zabluda o sevdahu (Die zehn häufigsten Irrtümer über 
Sevdah), YouTube-Kanal Damir Imamović, 03.06.2013, https://www.youtube.com/watch?v= 
rgN0dnWETjA&t=624s (zuletzt abgerufen 09.11.2020).



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad76

Erstens hält sich laut Imamović hartnäckig das Vorurteil, Sevdah könne nicht erlernt wer­
den, als Sevdah-SängerIn werde man geboren oder nicht. Hier trete die essenzialistische 
Vorstellung hervor, dass die Sevdah „unsere Seele“ (d. h. die bosnische oder bosniakische 
Seele) sei, und dass die Fähigkeit, diese auszudrücken, gleichsam (und nur) mit der Mutter­
milch aufgesogen werde. Als Enkel des berühmten Sevdah-Interpreten Zaim Imamović sei 
er selbst schon oft mit dieser Einstellung konfrontiert worden, da vielen seiner ZuhörerIn­
nen dadurch sofort „klar“ gewesen sei, dass er die Gabe der Sevdah-Interpretation selbst­
verständlich von seinem Großvater vererbt bekommen habe. Dem widerspricht Imamović 
jedoch mit Verweis auf die großen gesanglichen Herausforderungen, die es zu bewältigen 
gälte, die ohne ausgiebiges Gesangstraining, allein „qua Muttermilch“, keinesfalls zu meis­
tern seien.30

Zweitens werde häufig gesagt, die Sevdah werde „durch die Nase gesungen“, sei „nasal“. 
Diese Fehleinschätzung erklärt er sich unter anderem mit einer weitreichenden Abwertung 
alles Osmanischen in den öffentlichen Meinungen der post-osmanischen Alltags- und 
Hochkultur: „Jedes Erzeugnis des Orients wurde auf kleine Männer mit Schnauzbärten und 
Krummsäbeln reduziert, die so sprechen [Imamović mimt eine Aussprache durch den 
Schnauzbart und halb abgedeckte Nasenlöcher, Anm. d. Aut.]. So haben sich Autoren des 
19. Jahrhunderts den Orient und den Balkan vorgestellt.“31 Nasales Singen, das es in ande­
ren (orientalischen) Singtechniken durchaus gebe, würde mit „orientalischem Singen“ 
gleichgesetzt und dadurch unhinterfragt auf die Sevdah übertragen, was zu ihrer Abwer­
tung beigetragen habe. Ahmet Erdoğdular, ein bekannter Sänger klassischer osmanischer 
Musik, habe Imamović jedoch über diesen Fehlschluss auf überzeugende Weise aufgeklärt, 
was er an einem Gesangsbeispiel exemplifiziert: Das Ausschöpfen des benötigten Stimm­
volumens zum Singen einer Sevdalinka ist allein aus anatomischen Gründen nasal gar 
nicht realisierbar.32

Drittens werde oft davon ausgegangen, dass ein bestimmtes Repertoire an Sevdalinke be­
stünde, etwa in Gestalt einer feststehenden Zahl von Liedern mit einem typischen Vokabu­
lar, die also den Korpus aller Sevdalinke bildeten. Diese Vorstellung sei nicht nur falsch, 
sondern auch aus zwei weiteren Gründen problematisch. Erstens könnte das bedeuten, 
dass es außer einer festgelegten Anzahl von Liedern mit einem typischen Vokabular nichts 
anderes gebe, was die Sevdah als Kunstform auszeichne. Er nennt einen relativ typischen, 
häufig in Sevdalinke verwendeten Turzismus, nämlich das Wort šadrvan, womit ein (Reini­
gungs-)Brunnen bei einer Moschee oder auf einem öffentlichen Platz bezeichnet wird. Die­
ses Wort taucht zwar tatsächlich oft in den Sevdalinke auf, aber man könne trotzdem allein 
am Vorkommen dieses Wortes in einem Lied keine Sevdalinka erkennen – wenn etwa die 
Kunstform der Umsetzung musikalisch völlig misslungen sei. Imamović spricht sich viel­
mehr dafür aus, die Sevdah zuallererst als eine typische Kunstform zu begreifen – als ein 
Wie – die absolut in der Lage sei, sich auch für ein neues, vermeintlich untypisches Wort- 
und Sprachrepertoire zu öffnen. In seinem Vortrag demonstrierte er dies am Beispiel eines 
englischen Textes, den er in der Form einer Sevdalinka sang.33

Viertens werde häufig ein Mysterium um die Autorenschaft eines Sevdalinka-Textes produ­
ziert: Eine echte Sevdalinka sei nur, was keiner/keinem bestimmten Autorin/Autoren zuge­
schrieben werden könne. Obwohl in vielen Fällen die Autorenschaft tatsächlich unbekannt 

30	 Imamović, Lecture, a. a. O.
31	 Ebda.
32	 Ebda.
33	 Ebda.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 77

sei, bezeichnet Imamović diese Einstellung dennoch als eine „altmodische und romantisie­
rende Haltung“.34 Diese führt er, ebenso wie die orientalistische Abwertung alles Osmani­
schen, auf die Erbschaft des 19. Jahrhunderts zurück. Die Überzeugung, dass es ein „echtes“ 
Volk mit einer „ursprünglichen“ Volkskultur gebe, sei maßgeblich durch den Einfluss der 
europäischen Romantik des 19. Jahrhunderts geprägt worden.35 Tatsächlich sei es aber in 
vielen Fällen durchaus möglich, die Autorenschaft einer Sevdalinka zu ergründen, wie er 
am Beispiel der bekannten Sevdalinka „Okreni se niz Đul-Bašču“ (Dreh dich um, hinab zum 
Rosengarten) zeigt, die selbst in konservativen Kreisen unhinterfragt zum Korpus der 
Sevdalinke gerechnet werde.36

Zusammenhängend mit der essenzialistischen Vorstellung einer unverfälschten, ursprüng­
lichen Volkskultur werde fünftens oft die Ansicht vertreten, dass die Sevdah keine klaren 
musikalischen Regeln befolge und demnach auch keine echte Kunstform sei. Regeln wür­
den auch nicht benötigt, da es einzig und allein auf das (unmittelbare) sich Ausdrücken des 
Gefühls ankomme. Oft höre man, so Imamović, dass es in der Sevdah keine Skalen oder 
Tonleitern gebe. Diese falsche Behauptung hänge auch mit der Unkenntnis orientalischer 
Tonsysteme, nämlich der osmanischen Makams zusammen, die den europäischen Ton­
systemen nicht entsprechen. So bildeten typischerweise die Makams „Nikriz“ und „Hijaz“ 
(neben weiteren typischen Tonfolgen) die Grundlage für die in der Sevdah häufig verwen­
deten Tonleitern. Sechstens gesellt sich zu den musikalischen Irrtümern die Behauptung, 
echte Sevdah könne nur auf dem Saz37 gespielt werden. Seinen Vortrag mit der Gitarre mu­
sikalisch ergänzend, betont Imamović, dass ihm selbst der Saz zwar ein sehr wichtiges Ins­
trument sei. Dennoch stimme es nicht, dass dieser unabdingbar für die Sevdah sei. Ganz im 
Gegenteil gebe es sogar eine Reihe von Sevdalinke im heute bekannten Repertoire, die auf 
andere Instrumente zwingend angewiesen seien.38

Ebenso irrig wie die starren Auffassungen über Instrumentarium und Tonsystem der Sev­
dah sei, siebtens, auch die Vorstellung einer unterkomplexen Rhythmik. Hier sieht Imamović 
eine Stereotype aus der jugoslawischen Ära fortwirken. In der sozialistischen Zeit seien be­
stimmte, stereotypische Vorstellungen über die musikalisch-kulturellen Eigenheiten der 
jugoslawischen Völker virulent gewesen, die nach wie vor zirkulierten. So gälten die Maze­
donierInnen als großartige MusikerInnen mit komplexer Rhythmik, SerbInnen als beson­
ders passionierte Kolo-TänzerInnen, BosnierInnen hingegen als gute SängerInnen. Diese 
„Filter aus Vorurteilen“ filtrierten nicht nur den Blick auf musikalische Abweichungen von 
diesen vorgestellten Eigenschaften in der Vergangenheit, sondern versperrten auch das 
Zugeständnis von Möglichkeiten, die musikalische Zukunft anders zu gestalten, als im Vor­
urteil angelegt.39

34	 Imamović, Lecture, a. a. O.
35	 Vgl. Holm Sundhaussen, Der Einfluss der Herderschen Ideen auf die Nationsbildung bei den Völkern der 

Habsburger Monarchie, München: Oldenbourg 1973.
36	 Auf die beiden Autoren dieser Sevdalinka wird im nächsten Kapitel noch genauer eingegangen. 

S. Imamović, Lecture, a. a. O.
37	 Der Saz ist eine Langhalslaute, die von Bosnien bis nach Afghanistan verbreitet ist. Die Saz-Spielerin 

Petra Nachtmanova hat zusammen mit Stephan Talneau einen Film über ihre Reise zu Saz-SpielerInnen 
und HerstellerInnen von Berlin bis nach Chorasan (Zentralasien) produziert, der am 14.04.2019 auf Arte 
ausgestrahlt wurde. https://de.sazfilm.com/sazfilm (zuletzt abgerufen 15.11.2020).

38	 Imamović, Lecture, a. a. O.
39	 Ebda.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad78

Die Sevdah als pluriphone Tradition

In der Sevdah und verwandten Genres spielen neben Jezik* auch Romani, Ladino (das Spa­
nisch der Sephardim) und unzählige Turzismen eine große Rolle; als letztere werden nicht 
nur türkische, sondern auch arabische und persische Lehnwörter bezeichnet, die in der 
Sevdah allgegenwärtig sind.40 So wie die Musik insgesamt durch unterschiedliche sprach­
liche, instrumentelle und geographische Einflüsse geprägt wurde, haben auch Sevdah-
InterpretInnen verschiedene ethnisch-religiöse Hintergründe und gehören keiner einheit­
lichen Gruppe an. Aus all diesen Gründen wird die Sevdah hier als eine pluriphone Kunst-
form bezeichnet, in der viele unterschiedliche Stimmen zusammenfließen und gemeinsam 
etwas distinktiv Eigenes bilden. Dem steht aber laut Damir Imamović eine verbreitete Ten­
denz entgegen, die Sevdah über nationale und ethnische Kriterien eingrenzen zu wollen: 
„Wenn nicht von Mejra, sondern von Mara die Rede ist, dann kann es auch keine Sevdalinka 
sein“, so exemplifiziert er diesen Gemeinplatz.41 Dabei sei die Aneignung (prisvajanje) mu­
sikalischer Formen wie der Sevdah, in diesem Fall als muslimisch-bosniakisches „Eigen­
tum“, nur eine der möglichen und bereits vorgenommenen Aneignungspraktiken. Die Sev­
dah sei darüber hinaus in der Geschichte auch schon als Eigentum „der Türken, der Slawen, 
der Südslawen, der Serben, der Serben muslimischen Glaubens, der Kroaten, der Kroaten 
muslimischen Glaubens – oder der Muslime mit kleinem oder großem ‚M‘“ reklamiert wor­
den.42

Alle diese Aneignungsversuche bezeichnet Imamović als „vollkommen unsinnig“; und ob­
wohl die Auflistung der Aneignungsbeispiele während seines Vortrags zustimmendes Ge­
lächter unter dem Sarajevoer Publikum auslöst, betont Imamović, dass es sich dabei um 
eine durchaus problematische und ernstzunehmende Tendenz handle, die zudem von 
einem ganzen Apparat politischer und akademischer Akteure befördert werde.43 Die folgen­
den Beispiele, die durch zahlreiche weitere Namen ergänzt werden könnten, werden zei­
gen, was genau Imamović damit meint, wenn er jeden Versuch der ethnischen Aneignung 
der Sevdah und des damit versuchten Ausschlusses vermeintlicher Anderer als unsinnig 
bezeichnet.

Ladino ist heute sehr selten die Liedsprache zeitgenössischer Musik auf dem Balkan, ob­
wohl die Sprache seit der Einwanderung andalusischer Juden in das osmanische Reich in 
Städten wie Sarajevo, Thessaloniki und Istanbul jahrhundertelang gesprochen wurde. Auch 
im Sarajevoer Alltag ist die Sprache seit dem Holocaust, spätestens aber seit den Flucht- 
und Abwanderungswellen der 1990er Jahre so gut wie ausgestorben. Als sichtbarer Erinne­
rungsposten trotzt das sprachliche Zeugnis des ladinischen Straßennamens La Benevolen-
cija im Stadtzentrum Sarajevos, benannt nach einer jüdischen humanitären Organisation, 
die im Krieg der 1990er Jahre sehr aktiv war. Eine voluminöse musikalische Ausnahme bil­
det die Interpretin Jelena Milušić mit ihrer unvergleichlich kraftvollen Stimme, zusammen 
mit ihrem Ko-Interpreten Atilla Aksoj aus Mostar im Ensemble Barimatango: Sie singt ne­

40	 Vgl. Abdulah Škaljić, Turcizmi u srpskohrvatskom jeziku, Sarajevo: Svjetlost 1966.
41	 Imamović, Lecture, a. a. O. Mejra ist ein muslimischer, Mara ein christlicher Name.
42	 Ebda. Hinter dem miniskulen und majuskulen „M“ steckt die Aufwertung der slawischen Muslime Jugos­

lawiens und insbesondere Bosnien und Herzegowinas zur eigenständigen Nation in Jugoslawien, vgl. 
Iva Lučić, Im Namen der Nation. Der politische Aufwertungsprozess der Muslime im sozialistischen Ju­
goslawien (1956 – 1971), veröffentlichte Dissertation der Uppsala University, Uppsala: Acta Universitatis 
Upsaliensis 2016.

43	 Imamović, Lecture, a. a. O.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 79

ben Jezik* und Romani auch auf Ladino und öffnet sich darüber hinaus weiteren Einflüssen 
in Zusammenarbeit mit internationalen Künstlern, zum Beispiel aus der Türkei.44

Doch oft bleibt das Zusammenwirken von Menschen unterschiedlicher ethnisch-religiöser 
Zugehörigkeit auch (fast) ganz unsichtbar, was ganz im Gegensatz zur permanenten Ex­
plizitmachung ethnischer Kategorien durch identitäre, ethno-nationalistische Strömungen 
in Politik und Gesellschaft steht. Ein Beispiel dafür bietet die obskure Entstehungs­
geschichte der bereits genannten Sevdalinka „Okreni se niz Đul-Bašču“ (Dreh dich um, 
hinab zum Rosengarten). Semir Vranić, laut Imamović der wohl wichtigste zeitgenössische 
Dokumentar der Sevdah,45 habe Imamović auf ein aufschlussreiches Fernsehinterview aus 
dem Jahr 1977 mit dem Sevdah-Doyen Himzo Polovina (1927 – 1968) aufmerksam gemacht. 
In diesem jugoslawischen Fernsehinterview erzähle Polovina die Geschichte der vermeint­
lich ursprünglichen Sevdalinka, deren Autorschaft angeblich unbekannt sei. 

Der muslimische Dichter Hamid Dizdar (1907 – 1967) und der sephardische Schriftsteller 
Isak Samokovlija (1889 – 1955) hätten sich getroffen, als Samokovlija gerade damit beschäf­
tigt war, das später (im Jahr 1955) verfilmte Stück „Hanka“ für das Nationaltheater Sarajevo 
zu inszenieren. Darin geht es um ein Liebesdrama in einem bosnischen Roma-Milieu. Für 
„Hanka“ habe er unbedingt eine Sevdalinka benötigt, sei aber im bestehenden Repertoire 
nicht fündig geworden. Daraufhin hätten sich die beiden Freunde in einen Pflaumenhain 
gesetzt, um bei Rakija (Pflaumenschnaps) eine passende, neue Sevdalinka zu komponie­
ren, die schließlich den Titel „Dreh dich um, hinab zum Rosengarten“ trug und bald zu ei­
nem Evergreen unter den angeblich ursprünglichen Sevdalinke von unbekannter Autor­
schaft wurde – und die in einem freundschaftlichen Gespräch eines jüdischen und eines 
muslimischen Bosniers begründet liegt. Da nun aber die Kenntnis über die ethnisch unein­
heitliche Autorenschaft offengelegt sei, werde dies wohl kaum bewirken, dass irgendje­
mand „Okreni se niz Đul-Bašču“ den Status einer Sevdalinka absprechen wird, wie Imamović 
in seinem Beitrag ironisch bemerkt.46

Die bereits mehrfach genannten Roma verdienen besondere Beachtung, weil sie zu den 
berühmtesten Sevdah-InterpretInnen gehören. Obwohl Roma-InterpretInnen in der Jugos­
phäre zu sehr großem Ruhm gelangt sind, leiden sie oft gleichzeitig unter mangelnder An­
erkennung. Zu den Berühmtheiten gehören vor allem Esma Redžepova aus dem makedo­
nischen Skopje, Šaban Bajramović aus dem südserbischen Niš, Ljiljana Buttler aus Bel­
grad/Bijeljina oder Muharem Šerbezovski aus Skopje/Sarajevo. Besonders Redžepova und 
Šerbezovski haben sich im Laufe ihrer frühen Karriere sowohl den indischen Wurzeln der 
Roma zugewandt als auch auf Romani oder Türkisch gesungen.47 Ihre bekanntesten Lieder 
haben sie neben Mazedonisch jedoch auf Jezik* gesungen, der verbreitetsten und domi­
nanten Sprache im ehemaligen Jugoslawien.

Auf viele Roma-InterpretInnen wirkt sich – zusammen mit den latenten, oft abgestrittenen 
rassistischen Einstellungen gegen Roma – die Schnittmenge zur Musik der Kafana prestige­
mindernd aus. Einige von ihnen sind nicht nur als Sevdah-InterpretInnen, sondern auch als 

44	 Barimatango, Si Verias a la Rana (Wenn du einen Frosch siehst), YouTube-Kanal Barimatango Official, 
veröffentlicht am 13.03.2019, https://www.youtube.com/watch?v=lmbX_KeBNTA (zuletzt abgerufen 
09.11.2020).

45	 Imamović, Lecture, a. a. O.
46	 Ebda.
47	 Sowohl Redžepova als auch Šerbezovski sind in Indien aufgetreten, Redžepova sogar vor der indischen 

Premierministerin Indira Gandhi. Šerbezovskis Lied „Ramu Ramu“ ist von der hinduistischen Mythologie 
beeinflusst, daneben hat er auch Lieder auf Türkisch gesungen.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad80

Figuren der Kafana bekannt, wo vergleichsweise abgewertete Musikgenres dominieren.48 
Bei manchen Sevdalinke ist außerdem nicht immer ganz klar, ob es sich um Sevdalinke 
handelt oder ob sie eher Lieder der Kafana und der „neu komponierten, orientalisierten 
Volksmusik“49 des jugoslawischen Labels „Jugoton“ sind — oder alles zusammen. Dies 
scheint bei einigen Liedern des überaus populären, inzwischen verstorbenen Sängers 
Šaban Bajramović (1936 – 2008), der ein Rom aus Serbien war, nicht eindeutig trennbar zu 
sein. Allerdings entsteht diese Schnittmenge über alle ethnischen Grenzen hinweg, wie das 
Lied „Noćas mi srce pati“ (Heute Nacht leidet mein Herz) zeigt. Dieses wurde Anfang der 
1970er Jahre von Toma Zdravković (1938 – 1991) aus Serbien für Silvana Armenulić (Geburts­
name Zilha Barjaktarević) aus Bosnien geschrieben und gesungen, die es noch vor ihrem 
tödlichen Autounfall selbst interpretierte.50 Dasselbe Lied wurde von der Roma-Sängerin 
Ljiljana Buttler als Teil der Mostar Sevdah Reunion interpretiert, was es gewiss auch zu ei­
ner Sevdalinka macht.51

Der genannte Šaban Bajramović, dem post mortem in seiner serbischen Heimatstadt Niš 
ein Denkmal errichtet worden ist,52 war wie Ljiljana Buttler berühmt für seine Auftritte mit 
der Mostar Sevdah Reunion – einer Gruppe von MusikerInnen der älteren (bzw. mittleren) 
Generation aus der sozialistischen und post-sozialistischen Ära, die sich um die Wiederbe­
lebung der Sevdah ab den späten 1990er Jahren verdient gemacht hat. Konzerte von Mos­
tar Sevdah Reunion — das hat der Autor dieses Textes zwischen 2001 – 2002 in Mostar 
selbst erlebt — zwangen alte und junge KonzertgängerInnen gleichermaßen auf die Beine, 
um ungezügelt und laut mitzusingen. Gleichzeitig wäre es einigen KonzertbesucherInnen, 
ob aus Mostar oder Sarajevo, mit Sicherheit nicht eingefallen, jemals von sich aus eine Ka­
fana zu betreten, in der neben „Schnittmengensongs“ zwischen Kafana und Sevdah auch 
Turbofolk oder andere, abgewertete Genres gespielt werden. Zusammen mit Šaban 
Bajramović und Ljiljana Buttler ist die legendärste Romni Esma Redžepova (1943 – 2016) aus 
Skopje, deren Interpretation der Sevdalinka „Moj Dilbere“ (Mein Geliebter) große Bewunde­
rung hervorgerufen hat.53

An dieser Stelle wären zahlreiche weitere Namen von InterpretInnen christlicher Herkunft 
zu nennen – wie etwa der junge Božo Vrećo (geb. 1983), der aus einer orthodoxen Familie 
aus dem bosnischen Foča kommt. Wesentlich weniger bekannt sein dürfte jedoch, dass 
sich unter die pluriphonen Stimmen der Sevdah auch Heinrich Heine gemischt hat, dessen 
Gedicht „Der Asra“ aus seinem späten Gedichtzyklus Romanzero (1851) unter dem Titel „Kraj 
tana(h)na šadrvana“ (Beim lieblichen Brunnen) Eingang in das Repertoire der Sevdah ge­
funden und große Bekanntheit erlangt hat. Es wurde von fast allen Doyennes und Doyens 
der Sevdah (sowie Damir Imamović) interpretiert, unter denen die Sängerin Hanka Paldum 

48	 Der bekannteste Vertreter des Lieds der Kafana (kafanska p[j]esma) war Toma Zdravković (1938 – 1991), 
vgl. Jergović, Toma Zdravković, a. a. O.

49	 Die Bezeichnung „orijentalizirana novokomponirana narodna muzika“ verwendet zum Beispiel Jergović, 
ebda.

50	 Silvana Armenulic, Noćas mi srce pati, User Dimitrios Stampouli, veröffentlicht am 15.07.2015,  
https://www.youtube.com/watch?v=nSwl6E-LS08 (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

51	 Mostar Sevdah Reunion, Noćas mi srce pati, User Muhamed Bekrić,  
https://www.youtube.com/watch?v=OcaOkSsAkc0 (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

52	 Niš: Otkriven spomenik Bajramoviću (Denkmal für Bajramović enthüllt), in: B92 vom 12.08.2010,  
https://www.b92.net/info/vesti/index.php?yyyy=2010&mm=08&dd=12&nav_category=12&nav_id=451479 
(zuletzt abgerufen 09.11.2020).

53	 Esma Redžepova und Mostar Sevdah Reunion, Moj Dilbere, User ebelin888 baja,  
https://www.youtube.com/watch?v=hixntDHqftM (zuletzt abgerufen 09.11.2020).



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 81

insofern heraussticht, als sie auch Heines deutschen Originaltext mit einem unverkenn­
baren „Jugo-Akzent“ gesungen hat:54

Täglich ging die wunderschöne	 Kraj tanahna šadrvana
Sultanstochter auf und nieder	 gdje žubori voda živa,
Um die Abendzeit am Springbrunn,	 šetala se svakog dana
Wo die weißen Wasser plätschern.	 sultanova kćerka mila.
Täglich stand der junge Sklave	 Svakog dana jedno ropče
Um die Abendzeit am Springbrunn,	 stajalo kraj šadrvana,
Wo die weißen Wasser plätschern;	 kako vr’jeme prolazilo,
Täglich ward er bleich und bleicher.	 sve je bljedje, bljedje bilo.
Eines Abends trat die Fürstin	 Jednog dana zapita ga
Auf ihn zu mit raschen Worten:	 sultanova kćerka draga:
Deinen Namen will ich wissen,	 „Kazuj, robe, odakle si,
Deine Heimath, deine Sippschaft!	 i plemena kojega si?“
Und der Sklave sprach: ich heiße	 „Ja se zovem El Muhammed,
Mohamet, ich bin aus Yemmen,	 iz plemena starih Azra,
Und mein Stamm sind jene Asra,	 što za ljubav život gube
Welche sterben, wenn sie lieben.	 i umiru kada ljube!“55

Die Übertragung nach Jezik* wird einmal Safvet-beg Bašagić, in anderen Quellen Aleksa 
Šantić angerechnet. Die bosnische Übersetzung wurde hier der Seite Sevdalinka.info ent­
nommen, deren AutorInnen von einer Übersetzung durch Safvet-beg Bašagić ausgehen.

Wie queer ist die Sevdah?

Wie über Damir Imamović weithin bekannt ist, ist er der Enkel des berühmten Sevdah-
Interpreten Zaim Imamović. Diese patrilineare Verbindung zwischen Doyen und Neuinter­
pret zeigt zwar einerseits, dass Sevdah durchaus eine von Generation zu Generation weiter 
gegebene Kulturtradition bilden kann. Wie Imamović in seinem neunten und zehnten Trug­
schluss über die Sevdah jedoch ausführt, wäre es trotzdem völlig falsch, davon auszuge­
hen, dass die Sevdah grundsätzlich konservative und patriarchalische Werte „zelebriere“ – 
oder dass es in ihr darum gehe, eine althergebrachte, künstlerische Form in immerfort 
gleich bleibender Weise starr zu reproduzieren.56 Wie einige der folgenden Beispiele zeigen 
werden, stellt sich vielmehr sogar die Frage, wie queer Sevdah eigentlich ist.

Bereits die älteren Sevdalinke erzählen Geschichten über den Bruch traditioneller Schran­
ken und vom sich Hinwegsetzen über patriarchalische Konventionen. Ein Beispiel findet 
sich im Lied „Sjećaš li se hanuma“ (Erinnerst du dich, Frau), das auch Šaban Bajramović 
interpretiert hat. Dort bringt der männliche Protagonist die geliebte junge Frau, die ihr Ge­
sicht seit ihrem sechzehnten Geburtstag unter der bis Anfang der 1950er Jahre verbreiteten 
Feredža (dem Gesichtsschleier) verbirgt, dazu, die Feredža anzuheben und sich von ihrem 
Verehrer auf den Mund küssen zu lassen.57 Dieses Beispiel mag aus heutiger Sicht ver­
gleichsweise zahm wirken, da Zar i Feredža, wie die einst reguläre Ganzkörperverschleie­

54	 Hanka Paldum, Der Asra, YouTube-Kanal Hanka Paldum, veröffentlicht am 06.02.2017,  
https://www.youtube.com/watch?v=27oUD93TvCY (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

55	 Heinrich Heine, Kraj tanahna šadrvana, Homepage Sevdalinka, https://sevdalinka.info/de/ 
kraj-tanahna-sadrvana-als-leihgabe-von-heinrich-heine/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

56	 Imamović, Lecture, a. a. O.
57	 Šaban Bajramović, Hanuma, User Dart Vejder, https://www.youtube.com/watch?v=A2tYF2y9W_k  

(zuletzt abgerufen 09.11.2020). 



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad82

rung urbaner MuslimInnen Jugoslawiens bis zum Verschleierungsverbot 1950/1951 genannt 
wurde, im Alltag Südosteuropas seit langem keine Rolle mehr spielt.58

Doch es finden sich zahlreiche weitere, unkonventionelle Geschichten über das Aufbre­
chen gesellschaftlicher Konventionen. Dies liegt laut Damir Imamović daran, dass in der 
Sevdah im Ganzen gesehen eigentlich relativ wenig „zelebriert“ wird – und wenn sich Texte 
und InterpretInnen doch auf eine Seite stellten, dann positionierten sie sich tendenziell 
auf Seiten der Schwachen und Entrechteten. In konservativ-patriarchalischen Milieus, wel­
che die alten Sevdalinke vertexten, seien dies vor allem junge Männer und Frauen gewe­
sen, die das Pech hatten, dass man sie gegen ihren Willen habe zwangsverheiraten wollen 
und wogegen sie sich wehrten. Arrangierte Ehen, die in Bosnien heute völlig unüblich sind, 
seien früher durchaus ein häufiges Thema gewesen, wobei oft finanzielle Gründe im Vor­
dergrund gestanden hätten. Dies werde in den Sevdalinke als delegitimierendes Motiv ent­
tarnt und verurteilt, so Imamović.59

Doch einige Sevdalinke-Texte gehen noch viel weiter. Laut Milorad Kapetanović ist in ihnen 
auch homosexuelle Liebe ein Thema, das in den Sevdalinke mehr als einmal vorkommt – 
auch wenn vieles, was für diese Interpretation spricht, in den älteren Liedtexten eher im­
plizit bleibt. Der berühmte Sevdalinka-Titel „Neka ljubi ko god koga hoće“ (Soll doch jede/r 
lieben, wen sie/er liebt), für dessen Interpretation besonders Safet Isović berühmt ist, kann 
sicher auf ganz unterschiedliche Weise verstanden werden. Mit großer Wahrscheinlichkeit 
sprach der Text besonders Paare an, die sich über konfessionelle Grenzen hinweg verliebt 
haben, was in der endogamen Heiratspraxis verpönt war (und was teilweise immer noch, 
oder erneut, der Fall ist).60 Doch die Tatsache, dass sich die zeitgenössische Queer-Bewe­
gung Bosnien und Herzegowinas auf genau diesen Sevdalinka-Text beruft und durch des­
sen große Bekanntheit breite Solidarität mobilisieren kann, zeigt, dass die Sevdah auch als 
Bezugsquelle für den Tabubruch gleichgeschlechtlicher Liebe genutzt werden kann und 
wird. Kapetanović führt außerdem weitere Beispiele an, wie etwa das Lied „U bosanskom 
malom selu“ (In einem kleinen bosnischen Dorf) von Zaim Imamović, das er als tragische 
Geschichte über einen Doppelselbstmord eines lesbischen Paares interpretiert, das 
gemeinsam ins Wasser geht.61

Schluss

Die erfolgreichsten der jüngeren Sevdah-InterpretInnen – neben Imamović betrifft das vor 
allem Božo Vrećo – brechen schließlich mit dem alten Patriarchat auf eine augen­
zwinkernde, versöhnliche und humorvolle Weise. Božo Vrećo tritt grundsätzlich in Frauen­
kleidern und Absatzschuhen auf, trägt einen Bart und langes Haar – doch gleichzeitig 
bedient er sich keines der markiert nicht-traditionellen Musikgenres, welche in der inter­
nationalen Queer-Szene zu erwarten wären, sondern entscheidet sich für die traditionelle 
Sevdah, die er durch seinen ganz eigenen Stil neu interpretiert und dadurch etwas durch 
und durch Authentisches erschafft. Wie Tea Hadžiristić in ihrem Aufsatz „Queering Sevdah“ 
feststellt, verleite dieser Stil zwar durch die augenscheinlichen, äußeren Ähnlichkeiten zu 

58	 Die Autorin Semiha Kačar aus Novi Pazar hat mit Frauen des Sandžaks über die Gesetzgebung zum 
Schleierverbot (in Serbien 1951) zahlreiche Interviews geführt und veröffentlicht: Semiha Kačar, Zaroza­
vanje zara ženske ispovijesti, Podgorica: Almanah 2000.

59	 Imamović, Lecture, a. a. O.
60	 Vgl. Kapetanović, a. a. O., S. 248.
61	 Ebda.



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Analyse 83

Vergleichen mit der Kunstfigur Conchita Wurst des österreichischen Entertainers Thomas 
Neuwirth, doch im Gegensatz zu Conchita Wurst ist Božo Vrećo alles andere als eine Kunst­
figur, sein Name ist kein Pseudonym. Božo Vrećo heißt auf der Bühne wie auch im Privatle­
ben Božo Vrećo, er ist immer ganz er selbst, und sein Kleidungsstil ist kein Bühnenkostüm. 
Gerade diese Authentizität erkläre seine ausgesprochen große Popularität in der gesamten 
Jugosphäre, die ansonsten nicht unbedingt für ihre besonders große Liberalität in Fragen 
der Geschlechterrollen und der Toleranz der sexuellen Orientierung bekannt ist, so 
Hadžiristić.62

Zahlreiche Merkmale und Besonderheiten der Sevdah wurden nun genannt. Die Sevdah 
wurde schon mit dem portugiesischen Fado und seiner Leit-Emotion saudade sowie mit 
dem andalusischen Flamenco verglichen oder auch als „bosnischer Blues“ bezeichnet.63 
Die Berechtigung dieser Vergleiche liegt nicht so sehr in einem vermeintlich ähnlichen 
Klang (der nicht unbedingt festzustellen ist), sondern in der bereits postulierten Vielstim­
migkeit oder Pluriphonie der Sevdah, die nur schwerlich eindeutig zu fassen ist. Mehr- oder 
Uneindeutigkeit als ein Charakteristikum, welches dem Balkan immer wieder konstatiert 
worden ist,64 spiegelt sich in dieser mehr oder weniger stark orientalisch klingenden Musik, 
deren InterpretInnen ebenso gerne zum mitteleuropäischen Akkordeon wie zum orienta­
lischen Saz greifen und dabei die europäischen Tonfolgen mit osmanischen Makams ver­
binden. Dadurch kann der eigentümliche Kern der Sevdah durchaus als eine Art Blue Notes 
interpretiert werden. Die Gemeinsamkeit der genannten Vergleichsgenres besteht deshalb 
vor allem in ihrer Hybridität und Zwischenhaftigkeit, die sich dem Zusammenfließen, der 
Beispielnahme und Übersetzung unterschiedlicher Kulturtraditionen verdankt.

Somit kommt die Sevdah vielleicht Homi Bhabhas Begriff der Drittheit (thirdness) nahe, der 
angesichts der rechts wie links virulenten Beharrungen auf Identität in den letzten Jahren 
etwas in Vergessenheit geraten zu sein scheint.65 Dieses Zusammenfließen hat Božo Vrećo 
nicht zuletzt in einem auch wörtlichen Sinn inkorporiert: Er komponiert nicht nur alle vor­
handenen Geschlechterkategorien neu, sondern sein Körper ist sowohl mit arabischer Kal­
ligraphie als auch alten bosnischen Mustern tätowiert, was er in seinen Videoclips und Auf­
tritten gerne preisgibt.

Die Feststellung der Viel- und Mehrdeutigkeit der Sevdah bedeutet dabei freilich weder, 
dass Fragen der Gerechtigkeit oder des Ausschlusses in anderen gesellschaftlichen Sphä­
ren geklärt werden können, noch dass die Sevdah unberührt bliebe von Zurückweisung 
oder Inbesitznahmeversuchen durch modernistische oder identitäre Diskurse. Dass beides 
stattfindet, begründet Damir Imamović mit einer ebenso einfachen wie schlüssigen Formel: 
Heutige Konservative, welche die Sevdah so sehr zu lieben vorgeben, seien aus denselben 
Gründen motiviert wie einstige Kommunisten, die sie nicht liebten. In den Sevdah-Texten 
tauchten immer wieder die Wörter ‚Aga‘ und ‚Beg‘ (Bey) auf. Diese osmanischen Feudaltitel 

62	 Tea Hadžiristić, Queering Sevdah with Božo Vrećo, in: Balkanist vom 13.04.2015, http://balkanist.net/
queering-sevdah-with-bozo-vreco/ (zuletzt abgerufen 09.11.2020).

63	 Kueppers, a. a. O.
64	 Vgl. Maria Todorova, Imagining the Balkans, Oxford/New York: Oxford University Press 2009.
65	 Vgl. Jonathan Rutherford, The Third Space. Interview with Homi Bhabha, in: ders. (Hrsg.), Identity: Com­

munity, Culture, Difference, London: Lawrence & Wishart 1990, S. 207 – 221; Homi K. Bhabha, The Location 
of Culture, London and New York: Routledge 2004; vgl. auch Thomas Schad, The Rediscovery of the Bal­
kans? A Bosniak-Turkish Figuration in the Third Space Between Istanbul and Sarajevo, Istanbul Bilgi 
University, European Institute Jean Monnet Centre of Excellence, Working Paper No. 8, 2015, retrieved 
from https://eu.bilgi.edu.tr/media/files/WORKING_PAPER_8-041215.pdf (zuletzt abgerufen 09.11.2020).



Südosteuropa Mitteilungen | 05 | 2020 Thomas Schad84

erzeugten bei Ersteren Nostalgie, bei Letzteren hingegen Ablehnung.66 Damir Imamovićs 
Verständnis von der Kunstgattung Sevdah als einer Form künstlerischer Regeln und Ab­
läufe, die das Gerüst eines ansonsten freien und kreativen Genres bilden, befindet sich 
weit ab von diesen binären Polen:

„Das Problem der Kunst ist, dass sie Grenzen und Ausschließlichkeiten nicht toleriert. Sie 
stirbt, wenn ihr langweilig ist, wenn sie nicht in Frage gestellt wird.“67

66	 Imamović, Lecture, a. a. O.
67	 Ebda.


